VENECTANIRVATS KA

SUNVARI VEZA MEDU KRSCANIMA -

© MIKE [LCHENKO // SHUTTERSTOCK.COM

Venecija i Hrvatska - Cuvari veza medu krS¢anima

3. Dio: Bosanski treci put
(Antropoloska sinteza Bosne i Hercegovine)

Predgovor

Identitetske price nisu udzZbenici povijesti, ali mogu potaknuti Zelju da o sebi i drugima
saznamo vise. One su nalik Zivotopisu: nastojimo se u Sto kraéim crtama predstaviti u
najboljem svjetlu nekome tko o nama zna premalo ili moZda samo ono najgore. UljepSavanje
je dopusteno, ali laganje i omalovaZavanje drugih nije. Zato identitetske price trebaju biti
mostovi upoznavanja i postovanja, pisane jasno i razumljivo. U globaliziranom svijetu takvi
su mostovi dragocjeni — oni sprjecavaju sukobe i otvaraju prostor za dijalog.

Sadrzaj:

=

Uvod: Velika Moravska — korijen bosanskog treéeg puta

Austro-ugarska monarhija — papinski model stvaranja visejezi¢nih zajednica
Slavenski jezik kao duhovna autonomija

Bosanska Crkva i institucionalizacija treéeg puta

Bosanski islam kao pragmati¢na alternativa nasuprot vjerskom radikalizmu
Dekonstrukcija svesrpskih mitova o Bosni

Franjevci, SPC i millet: borba za duhovni kontinuitet Bosne

Nacionalizacija vjere i srpski kulturni centri

© ® N v

Kraljevski grad Jajce: simbolic¢ki povratak narodnih vladara

10. Ratovi 90-ih: ratovi za teritorij

11. Zavrdna rije¢: Treéi put — od Cirila i Metoda do danasnjih dana



1 - Uvod: Velika Moravska - korijen
bosanskog treceg puta

Pri¢u o bosanskom “tre¢em putu” potrebno je zapoceti u Velikoj Moravskoj, na prostoru
gdje su se susrela dva razli¢ita pristupa krséanske ukljucivosti, iz kojih ¢e kasnije nastati
i onaj tre¢i — izvorno bosanski.

Nakon krunidbe Karla Velikog i Aachenskog mira 812., koji je uspostavio ravnoteZu
izmedu Rima i Carigrada, podrucje od Jadrana do Baltika ispunjeno je slavenskim
plemenima. Papa i carigradski patrijarh djeluju ondje kao dvije komplementarne sile:
jedan jaca politicku i crkvenu strukturu Zapada, a drugi produbljuje duhovni i jezi¢ni
doseg Istoka. U takvom okruZenju Moravska kneZevina postaje zajednicki dodirni prostor
dviju tradicija. Obje se crkve ondje trude ukljuciti slavenske narode u krséanstvo — Rim
kroz uredeni drZavni poredak i latinsku liturgiju, a Carigrad kroz jezi¢nu i kulturnu
prilagodbu. Dolazak Madara oko 900. presijeca taj zajednicki slavenski prostor i
dugorocno razdvaja dva modela krs¢anske ukljucivosti. Od tada se Zapad i Istok razvijaju
u razli¢itim smjerovima, pa i nacin uklju¢ivanja novih naroda ostaje jedna od trajnih
razlika izmedu katolika i pravoslavaca.

Zapadni model, oblikovan jo$ pod Karlom Velikim, pocdiva na drZavotvornoj stabilnosti i
univerzalnom latinskom obredu.

- U Moravskoj Rim podupire lokalne vladare i gradi crkvenu organizaciju koja
nadnacionalnim jezikom povezuje plemena u politicku cjelinu.

- Slican se obrazac ponavlja i u Branimirovoj Hrvatskoj, gdje papinstvo pruza
medunarodnu legitimaciju, a latinski jezik osigurava stabilan duhovni okvir zapadnog
kr§éanstva.

Isto¢ni model, utjelovljen u misiji solunske brace Cirila i Metoda, polazi od ideje da se
narodi ukljucuju kroz vlastiti jezik. Stvaranjem glagoljice i slavenske liturgije oni narodu
daju osjecaj duhovne jednakosti: vjera ne dolazi kao tudi sustav, nego se izraZava
njegovim rije¢ima i kulturom. To jaca emocionalnu i identitetsku vezanost vjernika uz
Crkvu, ali dugorocno spaja religijsku pripadnost s jezi¢nom i etnickom bliskosc¢u.

Oba modela imaju svoju vrijednost: Zapad gradi univerzalnost i stabilne institucije, Istok
¢uva kulturnu bliskost i jezicnu ravnopravnost. No njihov razli¢it ritam ukljucivosti —
jedan kroz drzavu, drugi kroz jezik — ostaje i danas temeljna razdjelnica izmedu dviju
krsé¢anskih tradicija.

2 - Austro-ugarska monarhija - papinski model
stvaranja viSejezi¢nih zajednica

Za razliku od latinski monolitne Venecije, srednjovjekovne su hrvatske kneZevine i
kraljevine obiljeZile napetosti izmedu dviju kr$¢anskih tradicija: drzavotvorne/latinske i
liturgijske/narodnjacke.



Danasnje rasprave o “ustaSama i partizanima” samo su suvremeni izraz dugotrajnog
obrasca hrvatskih podjela, koje sezu do narodnih vladara ranog srednjeg vijeka. U tom
kontekstu sukob latinske i narodnjacke struje prepoznaje se i u dogadajima povezanima
sa svrgnu¢em kralja Zvonimira 1089. godine — primjeru koji pokazuje kako unutarnje
napetosti mogu odrediti daljnji razvoj zajednice.

Austro-ugarsko Carstvo, nastalo na temeljima Ugarsko-hrvatskog kraljevstva, moZe se
razumjeti kao nastavak papinske diplomacije ukljudivosti zapocdete u Branimirovoj
knezZevini 879. godine. Ta je sposobnost stvaranja zajednistva nad podjelama omogudila
nastanak velike monarhijske unije u kojoj su razli¢iti narodi i tradicije srednje Europe
mogli djelovati u jednoj politickoj cjelini. Sve to ima svoje duboko povijesno sjeme u
maloj hrvatskoj kneZevini koja je pocetkom 9. stolje¢a usla u puni odnos s papinstvom.

3 - Slavenski jezik kao duhovna autonomija

U slavenskom svijetu jezik nije samo sredstvo komunikacije — on je nositelj duhovne
samostalnosti. Ta ¢e se ideja posebno snazno ukorijeniti u slavenskim zajednicama koje
Zive na rubovima velikih carstava, a najjasnije ¢e se oblikovati u Bosni.

Bosna se u 10. i 11. stoljecu nalazi upravo na prostoru gdje se slavenski jezici, obic¢aji i
vjerske prakse prepli¢u. U tom okruzZenju latinski i gréki nikada nisu potpuno potisnuli
slavenski jezik, niti su crkvene hijerarhije imale potpunu kontrolu.

Upravo zato ¢e Bosna kasnije razviti vlastitu Crkvu, vlastitu liturgijsku praksu i vlastiti
oblik duhovnosti — ne kao herezu, nego kao nastavak slavenske ideje da se vjera Zivi u
vlastitom jeziku i u vlastitoj zajednici.

4 - Bosanska Crkva i
institucionalizacija treceg puta

U 11. stoljeéu Bosna joS nije ¢vrsto oblikovana drzava, ali ve¢ posjeduje prepoznatljiv
teritorij i unutarnju strukturu. Smjestena izmedu dvaju velikih crkvenih sredista — Rima,
koji preko Ugarske i Hrvatske $iri latinsku liturgiju i crkvenu hijerarhiju, i Carigrada, koji
preko Raske i Ohrida Siri bizantski model pravoslavlja — Bosna se nalazi na duhovnom
raskrizju.

U takvu okruZenju, bosansko plemstvo, svjesno svoje izloZenosti dvama suprotstavljenim
centrima modi, pocinje traziti vlastiti duhovni okvir. To traZenje ne vodi prema Rimu ni
prema Carigradu, nego prema lokalnom i slavenskom modelu koji bi mogao ocuvati
autonomiju zemlje. U tom kontekstu poseZe za elementima bogumilstva, koje se u to doba
Siri iz Bugarske i Makedonije prema zapadu.



To nije ¢in slijepe imitacije nego pragmatic¢an izbor. Bogumilstvo nudi oblik vjerske
zajednice koji odbacuje strogu hijerarhiju, naglasava osobnu pobozZnost i jednostavnost
obreda, ne trazi monumentalne crkve niti zasebnu svecenicku kastu — te se lako uklapa u
lokalne obicaje i slavenski jezik.

Bogumilstvo, nastalo u 10. stolje¢u u Bugarskoj kao dualisticki pokret koji oStro kritizira
materijalni svijet i crkvenu mo¢, u Bosni nikada nije preuzeto u punoj teoloskoj formi.
Bosanska Crkva nije bila bogumilska u dogmi, ali je bila inspirirana bogumilskim
modelom organizacije i otpora udaljenim centrima vlasti.

U 13. stolje¢u javlja se naziv ,Crkva bosanska“. Nije rije¢ o skrivenoj sekti, nego o
organiziranoj i otvorenoj vjerskoj zajednici s jasnim redom i vidljivom potporom dijela
plemstva. Nije katolicka ni pravoslavna, ali nije ni izvan krs$éanstva. Ona je lokalna,
slavenska i samostalna — izraz potrebe zemlje koja Zeli vjeru Zivjeti bez posredovanja
Rima ili Carigrada.

Papinstvo na to reagira. Od 12. stolje¢a ulaZe znatne napore da Bosnu vrati u zapadni
okvir: Salje legate, osniva biskupije, potice franjevacke misije i nastoji uvjeriti vladare da
se odreknu ,krivovjerja“. No ti pokusSaji imaju ograni¢en ucinak. Bosansko plemstvo
balansira izmedu dviju strana, ali u praksi podupire vlastitu crkvu jer ona ne ugroZava
politicku autonomiju zemlje.

Time Bosanska Crkva postaje institucija treeg puta — duhovna i politicka osnova
posebnosti bosanskog prostora.

5 - Bosanski islam kao pragmatic¢na alternativa
nasuprot vjerskom radikalizmu

Godine 1463. Osmanlijsko Carstvo osvaja Bosnu. S padom Kkraljevstva nestaje i
institucionalni okvir Bosanske Crkve. No time ne nestaje bosanska posebnost. Ona se
prilagodava novim okolnostima i transformira.

Jos$ nakon Maricke bitke 1371., kada Osmanlije prvi put ozbiljno prodiru na Balkan, snaZan
bosanski kralj Tvrtko I. Kotromani¢ nudi se — na temelju rodbinskih veza s Nemanji¢ima
— kao predvodnik zajednickog otpora. Njegov prijedlog nije samo politicki, nego i
simbolicki: pokusSaj stvaranja balkanskog jedinstva nasuprot novoj sili.

No srpsko plemstvo, sumnji¢avo prema Tvrtkovoj katoli¢koj lozi po ocu, odbija takvo
ujedinjenje. Rezultat je poznat: na Kosovu 1389. bosanska i srpska vojska ratuju protiv
Osmanlija odvojeno, bez zajednicke strategije i bez medusobnog povjerenja.

Ishod je porazan. Srbija i Bosna sljedele se stolje¢e pokusSavaju osmanskom prodoru
oduprijeti svaka za sebe — bez koordinacije i bez zajednicke vizije.



U tom razdoblju Bosna, suo¢ena s osmanskim pritiskom i bez pouzdanih saveznika, sve se
viSe okrele papinskoj zastiti. To dovodi do intenzivnog pokatoli¢avanja, osobito u
podrudju plemstva i u krajevima blizim jadranskom zaledu.

Taj proces ima dvostruki ucéinak: povezuje dio drustva s papinskom hijerarhijom, ali
istodobno udaljava zemlju od lokalne slavenske duhovnosti ukorijenjene u treéem putu. U
novoj povijesnoj okolnosti, islam se stoga ne pojavljuje kao radikalna ili nasilno
nametnuta vjera, nego kao pragmati¢na alternativa — okvir koji omoguéuje odrzanje
lokalne autonomije bez prisile latinske ili gr¢ke hijerarhije.

U javnom diskursu ,prelazak“ na islam cdesto se opisuje kao d¢isto vjerski ¢in. No u
bosanskom kontekstu to je pojednostavljenje. Proces 15. i 16. stolje¢a nije bio masovna
promjena identiteta, nego transformacija jednoga duhovnog obrasca u novi
institucionalni okvir koji omogucuje kontinuitet posebnosti.

Islam u Bosni time postaje nastavak treeg puta — prilagodba duhovne autonomije novim
politickim okolnostima, a ne njezino napustanje.

6 - Dekonstrukcija svesrpskih mitova o Bosni

Jedan od glavnih stupova suvremene svesrpske ideologije jest tvrdnja da je Bosna
»oduvijek bila srpska zemlja“. No takva tvrdnja ne proizlazi iz srednjovjekovnih izvora,
nego iz ideoloskih konstrukcija 19. i 20. stoljeca.

U srednjem vijeku Bosna se nikada ne definira kao ,srpska“. Bosanski vladari se ne
nazivaju ,,srpskim kraljevima“. Tvrtko I. Kotromani¢, premda se kruni ,,za kralja Srba“, to
¢ini iz dinastickih i diplomatskih razloga, a ne iz etni¢kog identiteta. Njegova vlast
obuhvaca razlicite zemlje — i srpske i nesrpske — no on ostaje bosanski kralj.

Svesrpski narativ ¢esto tvrdi da je pravoslavlje bilo dominantna vjera u srednjovjekovnoj
Bosni. No povijesni izvori govore suprotno. Pravoslavna hijerarhija u veéini Bosne nije
postojala prije osmanskog osvajanja. Katolicka je bila prisutna, ali ne duboko
ukorijenjena. NajraSireniji i najautenti¢niji oblik duhovnosti bila je Bosanska Crkva, s
jasnom potporom plemstva i pucanstva.

Tek s Osmanlijama pravoslavne eparhije sustavno ulaze u Bosnu, povezane s Peckom
patrijarsijom. Pravoslavlje se u Bosni tako ne pojavljuje kao izvornik, nego kao model koji
se institucionalizira tek pod osmanskom upravom.

Bosanski treéi put, ostavljen bez svoje srednjovjekovne institucionalne potpore, nastavio
je postojati kroz islam kao novi okvir lokalne autonomije. To nije bilo odricanje od
identiteta, nego njegovo preoblikovanje u skladu s druk¢ijim povijesnim okolnostima.



7 - Franjevci, SPC i millet:
borba za duhovni kontinuitet Bosne

Osmansko osvajanje Bosne 1463. oznacilo je kraj politicke samostalnosti, ali ne i kraj
njezine duhovne slojevitosti. U osmanskom sustavu, vjerske zajednice dobivaju status
milleta — autonomnih religijskih korpusa koji priznaju carsku vlast, ali zadrzavaju
unutarnju organizaciju.

U tom novom poretku dvije se sile nastoje nametnuti kao nasljednice duhovnog prostora
koji je stolje¢ima oblikovala Crkva bosanska: franjevci, kao jedini preostali nositelji
lokalne krséanske tradicije, i Srpska pravoslavna crkva (SPC), koja osmanski millet-
sustav koristi za Sirenje svoje jurisdikcije i oblikovanje nove povijesne naracije.

Franjevci su u Bosni prisutni od kraja 13. stolje¢a. Njihova misija nije bila hijerarhijska ni
represivna, nego pastoralna i bliska narodu. Oni ne dolaze kao produzena ruka Rima,
nego zive medu ljudima, koriste narodni jezik i djeluju unutar lokalne kulture. Time
postaju prirodni nasljednici bosanskog treeg puta — unutar krsSéanstva, ali izvan
imperijalne logike istoka i zapada.

Obnova Pelke patrijarsije 1557. bila je politicka odluka Osmanskog Carstva. SPC dobiva
Siroku autonomiju na prostoru pod osmanskom vlascu, uklju¢ujuéi Bosnu. U tom okviru
ona sustavno gradi nove manastire, preuzima napuStene katolicke samostane i
reinterpretira sakralne objekte kao ,stare srpske svetinje“. Paralelno S$iri narativ o Bosni
kao “pravoslavnoj zemlji”, premda za to nema srednjovjekovnih temelja.

To nije bila pastoralna skrb, nego strategija teritorijalne i identitetske konsolidacije.
Millet je postao sredstvo za prekrajanje povijesti, a ne za o¢uvanje duhovnosti.

Do osmanskog osvajanja Bosna je bila premrezena katolickim samostanima i crkvama,
dobrim dijelom zahvaljuju¢i franjevcima i narodnim vladarima. Nakon 1463. mnogi
objekti bivaju rusSeni, drugi pretvoreni u pravoslavne manastire, tre¢i preimenovani i
historiografski preoblikovani. Tako se stvara privid povijesne pravoslavne dominacije
koja ¢e kasnije postati temelj svesrpske mitologije.

Unatoc stolje¢ima pritisaka, franjevci su danas prepoznati medu katolicima, muslimanima
i pravoslavnima kao Cuvari arhiva, pisma, tradicije i povijesti. Njihova uloga nije samo
vjerska, nego kulturna i identitetska. Oni ne traZe dominaciju — nego pamdéenje. Upravo
zato ostaju najvidljiviji dokaz da je bosanski treéi put prezivio sve imperije.

8 - Nacionalizacija vjere i srpski
kulturni centri

Slabljenjem Osmanlijskog Carstva u 19. stolje¢u na njegovim rubovima jacaju nacionalni
pokreti. U Bosni to znadi kraj millet-logike i pocetak nacionalne kategorizacije vjere:



katolik se povezuje s hrvatskim identitetom, pravoslavac sa srpskim, dok musliman ostaje
bez jasnog nacionalnog okvira. Bosna, koja je stoljeéima Zivjela u paralelnosti, sada se
mora svrstati. Treéi put, koji je bio duhovni model, postaje politicki problem.

Nakon Berlinskog kongresa 1878., Bosna dolazi pod upravu Austro-Ugarske. BeC nastoji
modernizirati zemlju, ali ne razumije njezinu unutarnju logiku. Vjerske zajednice postaju
nacionalne zajednice; vjera prestaje biti duhovni horizont i postaje politi¢ki identitet.
Franjevci gube dio autonomije jer se katolicanstvo sve snaZnije veZe uz hrvatski
nacionalni projekt. Bosna prestaje biti prostor paralelnih duhovnosti i postaje bojiste
identitetskih ambicija.

Od druge polovice 19. stolje¢a, osobito na podrucju danasnje Hrvatske, ni¢u brojni srpski
kulturni centri. Sirenjem svesrpstva i ideje nacionalne supremacije stvara se, kao i danas,
animozitet prema nesrpskom stanovnistvu. Kroz skolstvo, tisak i crkvenu infrastrukturu
§iri se narativ o svesrpskoj povijesti: reinterpretira se srednji vijek, prisvaja materijalna
bastina, brise franjevacko i islamsko naslijede, negira postojanje treeg puta.

Muslimani u Bosni, nakon sloma Osmanskog Carstva, ostaju bez politickog zaleda. Za
razliku od katolika i pravoslavaca, nemaju nacionalnu drZavu koja bi ih Stitila. Stvara se
identitetska praznina i pritisak da se priklone jednom od dvaju velikih nacionalnih
projekata. Islamska zajednica pokusava ocuvati kontinuitet, ali je sve vise potiskivana na
margine.

Franjevci u tom razdoblju ne sudjeluju u nacionalnim ekskluzivnostima. Ostaju pastoralni
red koji djeluje medu svim slojevima stanovnistva, ¢uvaju rukopise, arhive i memoriju
viSekonfesionalne Bosne — kao posljednji svjedoci njezine prijasnje paralelnosti.

9 - Kraljevski grad Jajce:
simbolic¢ki povratak narodnih vladara

Nakon $to je 1918. izbrisana iz medunarodne politike, Bosnu na svjetsku kartu 1945. vraca
narodnooslobodilac¢ki pokret predvoden Josipom Brozom Titom. Iako je formalni politi¢ki
znacaj zasjedanja u Jajcu 1943. bio skroman, nova vlast ga pretvara u mit o drZavnom
utemeljenju — i to s dobrim razlogom.

Jajce je bilo posljednje sjediste bosanskih narodnih vladara. Bosna je 1463. bila posljednja
slavenska drZava sa svojim kraljem. Hrvatska je izgubila posljednjeg narodnog vladara
1089., Srbija 1371., a Bosna tek 1463. godine. Jajce 1943. stoga simbolizira povratak ideji
bosanske drZavnosti — ne kroz obnovu monarhije, nego kroz afirmaciju politicke
samosvojnosti.

Tada je izrecena recenica koja saZzima viSestoljetnu multikonfesionalnost Bosne:

»Bosna i Hercegovina nije ni hrvatska, ni srpska, ni muslimanska — nego i hrvatska, i
srpska, i muslimanska.“



Ta izjava nije kompromis, nego politicka artikulacija bosanske paralelnosti. Ne trazi
dominaciju jednog identiteta, nego ravnotezu izmedu njih.

Drugi svjetski rat na prostoru NDH imao je obiljezja gradanskog rata. Unutar istog
drzavnog okvira sukobili su se ustaSe, partizani, ¢etnici, domobrani i lokalne milicije.
Posljedice gradanskog rata opcenito su duboke i dugotrajne: etnicka nepovjerenja,
ideoloSke podjele i obiteljske traume koje prelaze generacije. Upravo zato pojam
»gradanskog rata“ treba koristiti oprezno i odgovorno — zbog tezine koju ostavlja na
buduénosti svakog drustva.

10 - Ratovi 90-ih: ratovi za teritorij

Ratovi 90-ih na prostoru bivSe Jugoslavije nisu bili gradanski ratovi. To nije samo
povijesno to¢no, nego i prakti¢no vazno, jer gradanski sukobi ostavljaju duboke i
dugotrajne posljedice. Bili su to ratovi za teritorij, pokrenuti od strane tadasnjeg
politickog vodstva Srbije, s ciljem prekrajanja granica, stvaranja velike drzave upitnog
imena i uspostave kontrole nad dijelovima Dalmacije i unutras$njosti Bosne i Hercegovine.

Hrvatska, suoCena s prijetnjom okupacije Dalmacije, bila je prisiljena vojno djelovati
unutar Bosne i Hercegovine kako bi zaustavila srpsku ekspanziju, osigurala dubinsku
obranu i dugoroc¢nu stabilnost isto¢ne obale Jadrana.

Ratiste Hrvatske i Bosne i Hercegovine cCinilo je jedinstveni prostor obrane. Gradovi poput
Mostara, Kupresa, Glamoca i Grahova predstavljali su liniju dubinske obrane do koje su
hrvatske snage morale do¢i kako bi rat bio zaustavljen.

Gubici Hrvata u srednjoj Bosni i Posavini bili su rezultat strateSke razvucenosti, a ne
politicke odluke. U tom kontekstu, Bosna i Hercegovina nije bila bojiste izmedu naroda,
nego prostor sukoba dvaju projekata: imperijalnog, koji je dolazio iz Beograda, i
obrambenog, koji je teZio ocuvanju ravnoteZe na obalama Jadrana.



11 - Zavr$na rije¢: Treéi put — od Cirila i Metoda
do danasnjih dana

Treéi put nije izum moderne politike. Njegovi korijeni sezu do misije Cirila i Metoda, koji
su slavenskim narodima donijeli vjeru na jeziku naroda — bez prisile i bez imperijalne
oholosti. Bosna je taj model prihvatila i razvila kroz Crkvu bosansku, franjevacki
kontinuitet, viSekonfesionalni suzivot i politicku samosvojnost.

Trec¢i put nije ideologija; to je duhovna konstanta. U povijesnom poretku slavenskih
drZava, Bosna zauzima posebno mjesto. Dok je Hrvatska izgubila posljednjeg narodnog
vladara 1089., a Srbija 1371., Bosna je imala vlastitog kralja sve do 1463. godine. To je
¢ini najdugovjec¢nijom slavenskom drzavom s autohtonom vladarskom lozom.

Ta cinjenica nije samo kronoloSka — ona je dokaz politicke otpornosti i duhovne
samosvojnosti. Bosna nije bila derivat, nego originalan politicki subjekt. Zato nije
slu¢ajno da je 1943. godine u Kraljevskom gradu Jajcu obnovljena ideja bosanske
drzavnosti. U Jajcu je Bosna ponovno postala subjekt, a ne objekt povijesti. RecCenica da
Bosna i Hercegovina nije ni hrvatska, ni srpska, ni muslimanska — nego i hrvatska, i
srpska, i muslimanska — nije bila deklaracija, nego povijesna istina.

Tre¢i put nije proslost — on je buduénost Bosne i Hercegovine. U njemu se ne traZzi
dominacija, nego suzivot. Ne traZi se jedinstvo u istosti, nego zajednistvo u razli¢itosti.

To je poruka Jajca. To je naslijede narodnih vladara. To je liturgijska misija Cirila i
Metoda i papinske drzavotvornosti.

Petar Bacié, 0y.prosinca 2025.



